COLOSENSES 1:15a
El es la imagen del Dios invisible, ...

Introduccion.

Llegamos ahora a uno de los textos mas sublimes de la Biblia (1:15-20), texto que resume
y exalta la persona y la obra de nuestro Sefior Jesucristo. La intercesion del apostol (1:3—
14) ha llegado a su fin.! Su oracién ha acabado con claras referencias a Jesucristo como el
medio empleado por el Padre para llevar a cabo nuestra «capacitacion» (1:12) y hacernos
aptos para vivir en el reino eterno. Mediante la redencion y el perdon logrados por Cristo en
la cruz (1:14), Dios nos ha librado de la tirania de Satanas y nos ha colocado bajo el
gobierno de su amado Hijo (1:13).

1 Como ya hemos dicho al comentar el 1:13-14, no es facil establecer donde acaba la
intercesion de Pablo y donde comienza su exposicion doctrinal. Una cosa lleva sin fisuras a
la otra. De hecho, en el texto original, el versiculo 15 empieza con un pronombre relativo
(el cual) que indica claramente la continuidad del pensamiento de Pablo. El apostol procede
del hecho de la redencién a la gloria del Redentor.

¢Pero quién, exactamente, es Jesucristo? ¢Qué lugar ocupa en la jerarquia universal?

1. La imagen del Dios invisible 15a

Esta referencia demuestra su estrecha relacion con Dios. La palabra imagen incluye dos

conceptos:

a) Semejanza. Se usaba para referirse al proceso de fabricar monedas. El original se
oprimia contra una sustancia suave como la cera. Después de endurecerse, esa copia
se usaba de molde, el cual forzosamente tenia que reflejar el original.

b) Revelacion. De la misma manera, Cristo manifiesta la naturaleza del Dios invisible
(Juan 1:18). En el sentido estricto de la palabra, es la revelacion exacta de se
caracter

2. El primogénito de la creacién 15b
La segunda referencia tiene que ver con la relacién que tiene el Hijo con la creacion.
Antes de examinar el significado de esta expresion, vale la pena hacer tres observaciones:
a) El propdsito de Pablo era exaltar a Cristo. Ya mencionamos esto, pero lo repetimos
aqui porque este punto es el mas discutido. Parece extrafio que algunos tomen esta
descripcion para decir que el Sefior fue un hombre limitado, sin poseer parte de la
naturaleza divina.
b) La palabra primogénito en el Nuevo Testamento nunca se usa para poner enfasis en
génito, es decir, nacido, que indica que alguien nacio, sino en primo que denota que
la persona es la primera. Cristo lo es en la creacion.



Sin duda, fue para contrarrestar las doctrinas de esos falsos maestros por lo que Pablo
decidid dedicar estos hermosos versiculos a ensalzar la persona de Jesucristo. Es probable
que los maestros no negaran la importancia de Jesucristo. Sencillamente, le incorporaban
dentro sus propios esquemas cosmicos, concediéndole gran prestigio, pero negandole la
soberania absoluta. Para ellos, Cristo era un sefior, pero no era el Sefior. Le daban
prominencia, pero no preeminencia.® Pablo, pues, se ve en la necesidad de afirmar su
absoluta autoridad en todos los 6rdenes de la vida.

CUESTIONES ESTRUCTURALES (1:15-20)

En cuanto a la forma literaria de este texto, vemos enseguida que se compone de dos
estrofas bien diferenciadas. La primera (1:15-18a) versa mayormente sobre la
preeminencia de Cristo en la creacion; la segunda (1:18b—20), sobre su preeminencia en la
redencién. No solo eso, sino que las dos estrofas siguen una misma estructura literaria, de
forma que existe un notable paralelismo entre ellas. Podemos observarlo colocando el texto
en dos columnas:

15 El cual es imagen del Dios invisible, primogénito de toda creacion;

16 Pues en él fueron creadas todas las cosas en los cielos y sobre la tierra, las visibles y
las invisibles, ya sean tronos o dominios o principados o potestades; todas las cosas
mediante él y para él han sido creadas;

17'Y él es antes de todas las cosas y todas las cosas en él mantienen su consistencia,;
18a 'Y él es la cabeza del cuerpo, de la iglesia.

18b El cual es el principio, primogénito de entre los muertos, para ser en todas las cosas
el que ocupa el primer lugar;

19 Pues en él tuvo [Dios] a bien que toda la plenitud habitase;

20 Y mediante él reconciliar todas las cosas consigo, haciendo la paz mediante la sangre
de su cruz, mediante él, ya sean las cosas de sobre la tierra, ya sean las en los cielos.

Enseguida observamos varias cosas. Cada estrofa empieza con las palabras el cual es y
sigue afirmando que Cristo es el primogénito (en la primera estrofa, 1o es con respecto a la
creacidn; en la segunda, con respecto a la redencion). A continuacién viene una mayor
explicacion de las palabras iniciales, introducida en cada caso por las palabras pues en él.
En el resto de cada estrofa hay mas divergencia, pues se trata de dos temas diferentes. Aun
asi, es de observar la frecuente repeticion de la frase todas las cosas (cuatro veces en la
primera estrofa; dos veces en la segunda), la mencion en ambas estrofas de las cosas en los
cielos y sobre la tierra, y el hecho de que tanto la creacion como la redencién fueron
realizadas mediante él (1:16, 20). Es decir, aun tratandose de dos temas diferenciados,
Pablo emplea el mismo vocabulario hasta donde sea posible. Asi pues, tenemos aqui un
paralelismo definido de idea y forma: la gloria de Cristo en la creacién es igualada por su
majestad en la redencion.



" Hendriksen, pag. 81, sefiala acertadamente que, en cuanto a su contenido, el 1:18a
pertenece mas bien a la segunda estrofa. Sin embargo, se mantiene mejor la estructura
literaria colocandolo al final de la primera.

JESUCRISTO, SENOR DE LA CREACION Y DE LA IGLESIA (1:15-20)

Pablo afirma con toda contundencia que Jesucristo es el Sefior incuestionable del universo
y de la iglesia, autor tanto de la creacion como de la redencidn, cabeza tanto de la jerarquia
universal (todas las cosas que estén en los cielos y sobre la tierra) como del pueblo de
Dios. ¢Que importancia tiene todo esto?

La perfecta «imagen»

En primer lugar, parece que Pablo, al emplear estas frases, esté contestando a los
herejes en sus propios términos. Ellos decian probablemente que, si bien Jesucristo era un
mediador valido entre Dios y los hombres, s6lo era uno entre muchos intermediarios; y que,
si bien reflejaba algo de la verdad y la gloria divinas, su revelacién de Dios s6lo era parcial.

Tanto en el mundo hebreo como en el mundo helénico, se utilizaba la palabra «imagen»
(en griego, eikon) con altas connotaciones filosoficas. El Dios trascendente, inalcanzable
por el ser humano, sélo podia ser conocido a través de su «palabra» (logos) o de su
«imagen» (eikdn). Lo importante era determinar cuél era la verdadera imagen y palabra de
Dios. Sin duda, por eso mismo, Juan presenta a Jesucristo como el verdadero Logos de
Dios (Juan 1:1) y Pablo le presenta aqui como el Eikén de Dios. En diferentes escuelas de
pensamiento se debatia cual era el medio a traves del cual el ser humano podia alcanzar las
sublimes alturas de Dios: la sabiduria, la razén, la mente, la palabra ...19 Pero todos estos
sistemas eran caminos esotéricos de especulacion humana, abiertos para los intelectuales,
pero fuera del alcance de la gente comdn:

En otras palabras, el «eikdn» que el hombre necesita para poder ver a Dios no es un sistema
de filosofia humana. Los herejes ofrecian caminos de conocimiento tedrico, pero no
conocian a Dios, porque él s6lo se da a conocer en Cristo.

No es necesario determinar quien es el sujeto de la oracion. Basta con seguir el hilo de lo
gue antecede para entender que el pronombre relativo ;, el qué, el cual, no puede ser otro
que Jesucristo, de quien es el reino en donde ahora estamos, y "en quien tenemos redencion
por su sangre". A este Sefior nuestro Jesucristo da el apdstol el titulo de imagen del Dios
invisible. El hombre ha sido creado a "imagen" de Dios (Gn. 1 :26-27; | Co. 11 :7).

Segun Génesis 1:27, el hombre fue creado por Dios «a imagen suya, a imagen de Dios».
Ademas, el texto de Génesis procede inmediatamente a hablar del sefiorio del hombre sobre
el mundo creado. Nuestro texto, igualmente, habla acerca de la imagen de Dios y el sefiorio
sobre la creacion.

El que hace visible al Invisible



Pero la idea més esencial de «imagen» tiene que ver con la comunicacion. La imagen de
un objeto hace que el objeto sea visible y cognoscible para los demaés. Sin imagen, las cosas
son invisibles.

Jesucristo no sélo es divino; es «Dios manifestado» o «Dios revelado». Por eso, Juan le
llama «el Verbo». El es Dios comunicandose con los hombres. Pero su comunicacion
consiste no sélo en palabras, sino en sus acciones y su persona. Todo él es Dios hablando.
Todo él manifiesta a Dios. El es el Logos, la comunicacion audible de Dios; pero también
es el Eikon, su comunicacion visible. EI Verbo de vida puede ser visto, contemplado,
palpado y oido (1 Juan 1:1-3). En todo lo que dice, hace y es, Jesucristo comunica a Dios,
le revela, le manifiesta (Juan 17:6): El Verbo se hizo carne, y habitd entre nosotros, y vimos
su gloria, gloria como del unigénito del Padre, lleno de gracia y de verdad ... Nadie ha
visto jamas a Dios; el unigénito Dios, que esta en el seno del Padre, él le ha dado a
conocer (Juan 1:14, 18; cf. también Juan 1:1; 10:30, 38; 14:9). Por eso también, el autor de
la Epistola a los Hebreos puntualiza que, mientras que Dios hablaba antiguamente en los
profetas, ahora nos ha hablado en Hijo. (Hebreos 1:1-2, traduccion literal). Los profetas
eran portavoces de Dios, pero Jesucristo es mas que un portavoz: la omisién del articulo
sugiere que €l es el mismo lenguaje de Dios. Nosotros hablamos en castellano; Dios habla
«en Hijo».

Por eso mismo (porgue Jesucristo hace visible lo invisible y audible lo inaudible;
porque es el perfecto reflejo de Dios y su infalible portavoz), el autor de Hebreos sigue
Ilamandole el resplandor de la gloria de Dios y la expresidn exacta de su naturaleza
(Hebreos 1:3). Nuevamente nos Ilama la atencién la exactitud del lenguaje. La «gloria» de
Dios y su «naturaleza» s6lo pueden ser percibidas por el ser humano de una manera lejana
y sumamente parcial, porque Dios es invisible (Juan 1:18; 1 Timoteo 1:17). Ningin hombre
le ha visto ni le puede ver (1 Timoteo 6:16). Pero, en Cristo, la gloria invisible de Dios —
aquella gloria que, si tuviéramos o0jos para verla, nos fulminaria— viene a ser
maravillosamente visible. La conocemos en la faz de Jesucristo (2 Corintios 4:6). Viéndole
a él, vemos la plenitud de Dios porque €l es la expresion exacta de su naturaleza.

Conclusion.

éQué ha hecho Cristo?

Nos redimio 149

Nos perdond 14b

Cred todo 16

Hace que la creacion subsista 17

Dirige todo lo que ocurre a su pueblo 18
Reconcilié todas las cosas 20-22

SOk wN R

Por Israel Gonzalez Zuhiga.



